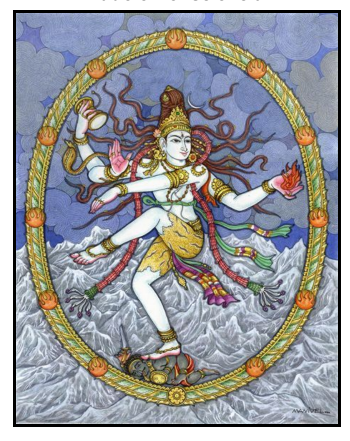


# Capítulo 11 Tudo é Consciência



- 1. Após ter ouvido essa história sublime de Hemachuda, Parashurama estava confuso e perguntou a Dattatreya:
- 2. Senhor e Guru! Esse conhecimento maravilhoso explicado por ti parece difícil de entender. Também não é possível apreendê-lo completamente.
- 3. Como pode o magnífico universo objetivo não ser outro que a consciência¹ que não é vista mas apenas inferida? Pois, isso é absolutamente não-visto e deveria ser abordado por fé e não de outro modo.

चिति (citi) = consciência

मात्र (mātra) = elementar

स्वरूपकम् (svarūpakam) = peculiaridade, natureza

Significado da composição: natureza elementar da consciência

¹ चितिमात्रस्वरूपकम् ( citimātrasvarūpakam )



- 4. A Consciência livre² de objetos conhecidos não pode ser imaginada e, portanto, não pode ser postulada. Assim, o tema inteiro baseado nisso não está nem um pouco claro para mim. Peço-vos gentilmente que elucide o assunto para que possa entendê-lo.
- 5. Assim questionado, Dattatreya falou para Parashurama.
- 6. Eu agora te direi a verdade do mundo objetivo, como ele é. O que é visto é absolutamente nada mais do que percepção.
- 7. Agora te darei a prova dessa afirmação. Ouça com atenção. Tudo o que é visto tem uma origem e deve haver portanto uma causa antecedente para isso, devido à percepção direta de sua produção.
- 8. O mundo está mudando a todo momento e sua aparência é nova a todo momento e então ele nasce a todo momento. Alguém diz que o nascimento do universo é infinito e eterno a cada momento. Alguém pode contestar esse ponto dizendo que essa afirmação é verdade para um objeto específico ou para objetos mas não seria verdade para o mundo que é o agregado de tudo que é visto.
- 9. Os comentadores de vijnana³ respondem assim: os fenômenos externos são apenas projeções momentâneas da anamnese da ligação contínua, a saber, o sujeito e as ações mundanas são baseadas nelas. Mas o intelecto que compara tempo, espaço e fenômenos é infinito e eterno a cada momento de sua aparência e é chamado vijnana por eles. Outros dizem que o universo é o agregado da matéria móvel e imóvel. (Os atomistas sustentam que o universo é feito de cinco elementos, terra, ar, fogo, água e éter que são permanentes e de coisas como um pote, uma roupa, etc., que são transientes. Eles ainda são incapazes de provar a existência eterna do mundo, por que eles admitem que os acontecimentos da vida implicam sua natureza conceitual. Segue que os objetos não tão envolvidos são inúteis.)
- 10. Mas todos estão de acordo de que o universo tem uma origem. Neste caso, a teoria da ocorrência natural não é correta devido a uma conclusão inapropriada.
- 11. Dizer, contudo, que a criação é devido à natureza acidental é exagerar a imaginação e portanto injustificável.
- 12. Se uma coisa pudesse aparecer sem uma causa não haveria relação entre causa e efeito e não poderia haver harmonia no mundo.
- 13. Cada ocorrência deve ter uma causa; essa é a regra. Mesmo se a causa não é óbvia, ela deve ser inferida; de outro modo, as atividades do mundo seriam em vão o que é um absurdo.
- 14. A conclusão é então alcançada que todo evento é um produto de uma certa condição ou condições; e esse fato habilita as pessoas a se engajarem em trabalho significativo. Assim é no mundo prático. Portanto, a teoria da criação acidental não é admissível.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चितिश्चेत्यविनिर्म्क्ता (citiścetyavinirmuktā) = a consciência livre

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O autor está se referindo aos vijñanavadin-s (buddhistas) e aos vaisesika-s posteriores.



- 15. Os atomistas⁴ pressupõem uma causa material para a criação e a chamam de átomos imponderáveis . De acordo com eles, os átomos imponderáveis produzem o mundo tangível, que não existia antes da criação e não permanecerá após a dissolução. (A existência do mundo antes ou após é apenas imaginária e falsa, como um chifre humano eles dizem.)
- 16. Como pode a mesma coisa ser verdadeira num instante e falsa no outro? Novamente, os átomos primários são imponderáveis, sem magnitude e ainda são permanentes, como podem dar surgimento a produtos materiais e transientes dotados de magnitude?
- 17. Como pode a mesma coisa ser amarela e não amarela brilhante e escura ao mesmo tempo? Essas qualidades não estão em harmonia; a teoria inteira é confusa, é como se alguém estivesse tentando misturar coisas não-misturáveis.
- 18. Mesmo devido à vontade de Deus ou de algo parecido, como pode haver a geração da primeira atividade? A natureza que é o estado de equilíbrio dos três Gunas é o mundo. <sup>5</sup>
- 19. Mesmo isso não pode ser possível, já que a causa do desequilíbrio deve ser procurada, devido à falta de uma causa para o equilíbrio e por não ser dirigida por um ser senciente e pela ausência de qualquer tipo de não-percepção.
- 20. Portanto, a causa do efeito na forma do mundo não é percebida diretamente. Mas, em termos de coisas invisíveis, a escritura revelada é a fonte. Não há lugar para nenhum outro tipo de prova.
- 21. O universo deve ter um criador e ele deve ser um princípio consciente, mas ele não pode ser de qualquer tipo conhecido por causa da vastidão da criação.
- 22. Seu poder foi entendido e é tratado nos Vedas, cuja autoridade não tem controvérsias.
- 23. Os Vedas falam do Criador único, do Senhor que era antes da criação, sendo auto-contido. Ele criou o universo por seu próprio poder e liberdade de vontade.
- 24. Por sua liberdade de vontade ele se manifestou a figura do mundo na tela de seu próprio Self para brincar.
- 25. Como alguém, num reino de fantasia durante um sonho, reconhece o corpo apenas imaginado por ele com "Eu-sou", assim é este mundo.<sup>6</sup>
- 26. Assim como o corpo imaginado por você num sonho não é sua forma real devido a ele não pode ser encontrado após o sonho, assim o mundo não é o corpo de Deus (embora reconhecido como "Eu") devido a sua ausência durante a dissolução do mundo (no fim do ciclo universal).
- 27. Assim como resta mesmo a consciência pura separada do corpo, etc, é o Senhor, consciência ilimitada separada do universo, etc. Não é sobretudo apenas uma figura desenhada por Ele em seu próprio Self?
- 28. Como pode essa criação única estar separada Dele? Não deve realmente haver nada além de consciência.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> O autor está se referindo aos vaisesika-s um dos seis sistemas de filosofia Indiana.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Os versos 18 e 19 criticam o Samkhya

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Deus reconhece o mundo imaginado por ele como "Eu"



- 29. Diga-me de algum lugar onde não há consciência; não há nenhum lugar além da consciência. Ou pode haver alguém que prove de qualquer maneira alguma coisa fora da consciência? A consciência é inescapável.
- 30. Aquele lugar onde a ausência de Consciência pode ser declarada não pode ser alcançado. Como a ausência de Consciência pode ser provada? Portanto, a Consciência Pura é o Princípio Supremo.<sup>7</sup>
- 31. O Ser Supremo (ou Consciência Pura Indivisa) saciando-se em engolir o mundo brilha como o Todo.
- 32. Assim como as ondas sem oceano e o raios de luz sem o sol não existem, também o mundo não existe sem a essência que é a Consciência.
- 33. Este universo inteiro consistindo dos móveis e imóveis, surge de, permanece em e resolve Nele.
- 34. Essa é a conclusão final e bem-conhecida das escrituras; e as escrituras nunca erram O guia pelo qual alguém pode apreender os assuntos materiais e transcendentais é apenas a escritura (leia-se: os Vedas).
- 35. Os poderes miraculosos possuídos por gemas e encantamentos não podem negar, nem podem ser sondados por um homem de conhecimento limitado.
- 36. Por que as escrituras procedem de um Senhor todo-conhecedor, elas compartilham Sua qualidade onisciente. O Ser mencionado nelas é eternamente existente mesmo antes do nascimento do universo.
- 37. Sua criação foi sem qualquer ajuda material. Portanto, Deus é supremo, perfeito, puro e auto-contido.
- 38. A criação não é um objeto separado; é a figura desenhada no canvas da suprema consciência, pois não pode haver possibilidade de nada além da consciência.
- 39. O universo tem apenas se originado como uma imagem na superfície do espelho do Absoluto. Essa conclusão está em harmonia com todos os fatos.
- 40. Ele é completo por todos os lados devido a ser sem divisões e sem limitações.
- 41. A execução do mundo por Deus que á causa primordial do mundo é como um Yogi, que pode criar e fazer desaparecer mundos quando deseja pelo poder Yogi. A criação de Deus é considerada semelhante a uma cidade de fantasia.
- 42. Oh Parasurama, você está ciente das criações mentais daqueles que sonham acordados que estão cheio de pessoas, vida e trabalho, similares a isso.
- 43. Também há dúvidas, testes, discussões e conclusões todas imaginários surgindo na mente e retrocedendo lá.
- 44. Assim como castelos no ar são ficções mentais dos homens, também é a criação uma ficção de Shiva. Shiva é Consciência absoluta, sem qualquer forma.
- 45. Sri Tripura é Sakti (poder) e Testemunha do todo. Esse Ser é todo perfeito e permanece indiviso.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sem a consciência, como alguém poderia mesmo tentar provar a ausência de consciência? Portanto, essa negação nunca pode ocorrer.



- 46. O tempo e espaço são os fatores da divisão no mundo; desses, o espaço se refere às localizações dos objetos e o tempo à sequência dos eventos.
- 47. O tempo e espaço são por si mesmos projetados na consciência. Como então eles dividiriam ou destruiriam sua própria base e ainda continuariam a ser o que são?
- 48. Você pode me mostrar o tempo ou lugar não permeado pela consciência? Ela não está dentro de sua mente quando você fala dela?<sup>8</sup>
- 49. De fato, a existência das coisas é apenas a iluminação delas e nada mais. Tal iluminação pertence apenas à consciência. Isso apenas conta que é auto-brilhante. Os objetos não são assim, pois sua existência depende da percepção deles pela consciência dos seres. Mas a consciência é auto-efulgente não é assim para os objetos, que dependem dos seres conscientes para serem conhecidos.
- 50. Se, por outro lado, você discutir que esses objetos existem mesmo se não são percebidos por nós, eu te digo ouça!
- 51. Apenas a Consciência brilha sem a necessidade de outra coisa. Objetos inertes dependem da Consciência; não o contrário.
- 52. Assim como reflexões não têm substância nelas, fora do espelho, também as coisas do mundo não têm substância nelas fora do fator conhecedor, viz., Consciência.
- 53. O detalhe e tangibilidade das coisas não são argumentos contra elas serem nada além de imagens.
- 54. Portanto, tudo deve ser Consciência. 9
- 55. Essas qualidades de imagens refletidas dependem da excelência da superfície refletora, como podemos ver no caso da água de superfícies polidas. Os espelhos são insencientes e não são auto-contidos. Enquanto que, a consciência é sempre pura e auto-contida; ela não requer um objeto externo para criar a imagem.
- 56. Os espelhos ordinários podem ser sujados por poeira estranha, enquanto que a consciência não tem nada estranho a ela, sendo sempre única e indivisa e portanto suas reflexões são únicas.
- 57. As coisas criadas não são auto-luminosas e são iluminadas pela faculdade cognitiva de outro.
- 58. A cognição das coisas implica sua imagens sobre nossa consciência. Elas são apenas imagens.
- 59. A criação portanto é uma imagem, não é auto-brilhante e portanto não é auto-consciente, mas torna-se um fato sobre nossa percepção dela.
- 60. Portanto, eu digo que esse universo não é nada mais que uma imagem sobre nossa consciência.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tempo e espaço são entidades conhecíveis que dependem da Consciência para serem reveladas.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Não há lugar nem objeto sem Consciência. Objetos inconscientes parecem assim por que a Consciência não revelou a si mesmo a um grau apreciável neles devido à sua "impureza" ou inércia. Como foi dito em algum lugar: "A consciência dorme nas pedras, respira nas plantas, pensa nos animais, discrimina no humanos e alcança a perfeição nos conhecedores da Realidade Última".



- 61. A consciência brilha apesar da formação de imagens sobre ela; embora impalpável, ela está estavelmente fixada e não vacila.
- 62. Assim como as imagens num espelho não são separadas do espelho, também as criações da consciência não estão separadas dela.
- 63. Como não há diferença entre o espelho para as reflexões nele, assim também não diferença da Consciência que é o Atma para as reflexões na Consciência que o Atma.<sup>10</sup>
- 64. Os objetos são necessários para produzir as imagens num espelho; eles não são, contudo, necessários para a consciência, por que ela é auto-contida.
- 65. O Parasurama! Note como sonhos acordados e alucinações são claramente figurados na mente mesmo na ausência de qualquer realidade por trás deles.
- 66. Como isso acontece? O lugar dos objetos é tomado pela qualidade imaginativa da mente. Quando tal imaginação é profunda,ela toma forma como criação; a consciência é pura e imaculada na ausência de imaginação.
- 67. Assim você vê como a consciência era absoluta e pura antes da criação e como sua qualidade peculiar ou vontade trouxe essa imagem para o mundo.
- 68. Assim, o mundo não nada mais que uma imagem desenhada na tela da consciência, ele difere apenas de uma figura mental em sua longa duração; que é novamente devido a força de vontade produzindo o fenômeno.
- 69. O universo parece prático, material e perfeito por que a vontade determinando sua criação é perfeita e independente; enquanto que as concepções humanas são mais ou menos transitórias de acordo com a força ou fraqueza da vontade por trás delas.<sup>11</sup>
- 70. As dificuldades das limitações são, de certo modo, ultrapassada pelo uso de encantamentos, gemas e ervas e uma corrente inquebrável de Eu é estabelecida. 12
- 71. O Rama, observe a criação manifestada pela vontade de alguém como as alucinações trazidas por um mágico.
- 72. Os objetos no mundo podem ser manipulados e usados, enquanto criações mentais (e.g., sonhos) apresentam o mesmo fenômeno.
- 73. As criações de um mágico são apenas transitórias; as criações de um yogui podem ser permanentes; ambas são externas ao criador, enquanto que a criação divina não pode estar separada do Senhor onipresente.
- 74. Por que o Senhor da consciência é infinito, a criação pode permanecer apenas dentro dele e o contrário é pura fantasia.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Não há imagem sem o espelho. Não há mundo sem Consciência. A Consciência é a Realidade. O mundo é uma aparência sobreposta sobre a Realidade e não é diferente dela.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A vontade (ou imaginação) da consciência individualizada (ou Jiva) não cria objetos ou pensamentos que são compartilhados comumente por todos. Mas o mundo criado pela Vontade de Deus tendo liberdade completa é comumente experienciado por todas as consciências individualizadas.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A ideia é que a vontade de um praticante de disciplinas espirituais pode adquirir liberdade suficiente para ser capaz de manifestar os objetos nas outras mentes também.



- 75. Já que o universo é apenas uma projeção do e no espelho da consciência, sua natureza irreal pode se tornar clara apenas em investigação e não de outro modo.<sup>13</sup>
- 76. A verdade não pode nunca mudar sua natureza, enquanto que a falsidade está sempre mudando. Veja como a natureza do mundo é mutável!
- 77. Distinga entre a verdade imutável e a falsidade mutável e escrutine o mundo composto desses dois fatores, fenômenos mutáveis e consciência subjetiva sem mudanças, como a luz imutável do espelho e as imagens mudando nele.<sup>14</sup>
- 78. O mundo não pode suportar a investigação devido à sua natureza irreal mutável.
- 79. Assim como a coruja é deslumbrada e cega pela luz brilhante do sol, o mundo desfila em glória diante da ignorância e desaparece diante da análise correta.
- 80. O que é comida para um é veneno para outro (e.g., comida em decomposição para os vermes e seres humanos).
- 81. O que é uma coisa para yoguis e seres celestiais, é outra para os outros. Uma longa distância por um veículo é curta para outro.
- 82. Longos intervalos de espaço refletidos no espelho estão eles próprios nele e ainda são irreais.
- 83. Mesmo a natureza deste mundo não pode ser fixada pela investigação.
- 84. A investigação e o objeto investigado são ambos indeterminados e o único fator constante subjacente a ambos é a Consciência. Nada mais pode suportar além dela.
- 85. Isso que brilha como Eu, é Sua Majestade a Consciência Absoluta. Assim o universo é apenas o Self o Único e apenas um.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> O mundo é tão real quanto uma reflexão num espelho e essa reflexão não pode existir separada do espelho.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Um espelho é imutável enquanto que a imagem refletida é mutável. O primeiro corresponde à realidade e o último à irrealidade.